
~ 204 ~ 
 

 

Dunia dalam Pikiran telah Epistemologi terhadap Realitas dan 

Pengetahuan  

 

Tenri Ayulia Putri, Reski Andini, Mustainah, Anita Candra Dewi. 

tayuliaputri@gmail.com, reskiandini251@gmail.com, mustainahnana3@gmail.com, 

anitacandradewi@unm.ac.id.  

Prodi Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia  

Universitas Negeri Makassar 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini membahas tentang Tradisi filsafat didasarkan pada pencarian tentang hakikat realitas 

dan pengetahuan.  Sebagai cabang filsafat, epistemologi memainkan peran penting dalam 

menjembatani hubungan antara konstruksi mental yang ada dalam pikiran manusia dan dunia 

objektif yang ada di luar diri manusia. Tujuan dari artikel ini adalah untuk mengkaji epistemologi 

secara menyeluruh.  Penulis meneliti berbagai perspektif epistemologis, mulai dari filsuf klasik 

seperti Plato dan Aristoteles hingga filsuf modern seperti Descartes, Kant, dan Husserl, dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka.  Studi ini menunjukkan bahwa 

pengetahuan bukan hanya hasil dari melihat dunia secara pasif tetapi juga hasil dari membangun 

pengetahuan secara aktif oleh orang yang mengetahuinya. Hasil diskusi menunjukkan bahwa dunia 

pikiran manusia tidak dapat dipisahkan dari dunia nyata, dan bahwa subjek selalu melakukan 

interpretasi dan penyaringan untuk memahami apa yang sebenarnya.  Oleh karena itu, 

epistemologi tidak hanya membahas bagaimana pengetahuan dikumpulkan, tetapi juga bagaimana 

manusia menciptakan makna, kebenaran, dan pemahaman tentang dunia.  Kajian ini menunjukkan 

bahwa manusia perlu memahami mekanisme berpikir mereka sendiri dan kekuatan dan kelemahan 

instrumen kognitif mereka jika mereka ingin memahami dunia secara kritis dan menyeluruh.  

Dalam konteks pembentukan pengetahuan, tulisan ini diharapkan dapat meningkatkan pemahaman 

filosofis tentang hubungan antara pikiran dan kenyataan. 

Kata Kunci: epistemologi, realitas, pengetahuan, pikiran, rasionalisme, empirisme, intuisi, 

konstruktivisme, filsafat. 

mailto:tayuliaputri@gmail.com
mailto:reskiandini251@gmail.com
mailto:mustainahnana3@gmail.com
mailto:anitacandradewi@unm.ac.id


~ 205 ~ 
 

 

PENDAHULUAN 

Pencarian tentang hakikat realitas dan pengetahuan adalah salah satu masalah yang paling 

penting dan tidak akan pernah berakhir dalam sejarah pemikiran manusia.  Selama bertahun-tahun, 

dari filsuf Yunani Kuno seperti Plato dan Aristoteles hingga filsuf modern seperti Immanuel Kant 

dan Edmund Husserl, manusia telah dihadapkan pada pertanyaan dasar seperti "Apakah realitas 

itu?"  Bagaimana kita bisa menemukannya?  Apakah pandangan kita tentang dunia benar-benar 

dunia nyata, atau hanya gambaran dalam benak kita?  Pertanyaan-pertanyaan ini membuka ruang 

untuk kajian filsafat yang disebut epistemologi. Epistemologi adalah disiplin ilmu yang 

menyelidiki sumber, struktur, batas, dan validitas pengetahuan. 

Epistemologi tidak hanya membahas bagaimana manusia memperoleh pengetahuan, tetapi juga 

bagaimana pengetahuan dibentuk, dikonstruksi, dan dikaitkan dengan dunia nyata.  Realitas tidak 

dapat dilihat sebagai entitas yang sepenuhnya objektif dan tidak tergantung pada pengamatan 

subjek dalam situasi ini. Sebaliknya, realitas sering kali muncul sebagai hasil dari interaksi 

kompleks antara dunia luar dan pikiran manusia.  Dengan kata lain, dunia sebagaimana kita 

memahaminya adalah hasil dari proses penyaringan, penafsiran, dan pengorganisasian yang 

dilakukan oleh pikiran manusia. Ini menghasilkan pemahaman bahwa dunia yang kita huni, sejauh 

yang kita ketahui, terdiri dari dunia dalam pikiran manusia. 

Banyak pendekatan epistemologis muncul dari perspektif ini.  Misalnya, idealisme menekankan 

bahwa realitas tidak dapat dilepaskan dari pikiran dan pengalaman subyektif manusia, sedangkan 

realisme berpendapat bahwa realitas ada secara independen dari kesadaran manusia.  Menurut 

konstruktivisme epistemologis, sebaliknya, pengetahuan bukanlah representasi pasif dari dunia 

objektif; sebaliknya, pengetahuan diciptakan oleh subjek yang mengetahui.  Dalam bidang 

kontemporer, filsafat bahasa dan fenomenologi menekankan bagaimana bahasa, pengalaman 

langsung, dan kesadaran membentuk struktur realitas yang kita pahami. 

Kajian epistemologi terhadap realitas juga merupakan bagian dari evolusi ilmu pengetahuan.  

Pengamatan dan teori dalam sains kontemporer tidak hanya digunakan untuk "menemukan" 

kenyataan, tetapi juga membentuk cara kita "melihat" dan "mengartikan" kenyataan.  Dalam fisika, 

misalnya, teori relativitas menunjukkan bahwa ruang dan waktu bukanlah entitas absolut; 

sebaliknya, mereka bergantung pada kerangka acuan pengamat.  Hal ini menunjukkan bahwa fakta 

tidak terpengaruh oleh perspektif dan struktur pikiran manusia, bahkan dalam sains, yang dianggap 

sebagai jenis pengetahuan yang paling objektif. 

Oleh karena itu, untuk memahami realitas dan pengetahuan, seseorang harus selalu berpikir kritis 

tentang mekanisme berpikir, asumsi dasar, dan alat kognitif yang digunakan manusia.  Dunia 

pikiran bukan sekadar dunia khayalan; itu adalah representasi aktif dan dinamis dari realitas yang 

dapat diakses melalui kesadaran, persepsi, dan rasionalitas.  Dengan mempelajari epistemologi 

tentang hubungan antara subjek dan objek, pikiran dan realitas, kita dapat lebih memahami 



~ 206 ~ 
 

bagaimana manusia membuat makna, membuat ilmu pengetahuan, dan hidup dalam dunia yang 

selalu ditafsirkan. 

Dalam artikel ini, kami akan membahas secara mendalam bagaimana epistemologi memberikan 

kerangka konseptual untuk memahami dunia sebagai konstruksi mental yang berakar pada 

pengalaman subyektif tetapi tidak sepenuhnya terlepas dari dunia objektif.  Pembahasan ini akan 

menunjukkan bahwa pemahaman kita tentang realitas sangat bergantung pada apa yang ada "di 

luar" dan apa yang terjadi "di dalam" pikiran manusia. Ini akan dicapai dengan meninjau teori 

epistemologis klasik dan kontemporer.  Oleh karena itu, memahami dunia dalam pikiran adalah 

langkah penting menuju pemahaman kritis diri sendiri, realitas, dan pengetahuan. 

 

METODE PENELITIAN 

Sebagai strategi utama dalam penelitian ini, pendekatan kualitatif digunakan.  Pendekatan 

kualitatif dipilih karena sesuai dengan karakteristik kajian filosofis yang berfokus pada eksplorasi 

mendalam terhadap ide, konsep, dan perspektif filsuf tentang realitas dan pengetahuan. Dalam 

konteks epistemologi, pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna, menafsirkan 

pemikiran filosofis, dan memperoleh pemahaman konseptual yang tidak dapat dicapai melalui 

pendekatan kuantitatif. 

Sebagai metodologi penelitian, studi pustaka dilakukan dengan meninjau dan mempelajari 

berbagai karya akademik, baik klasik maupun kontemporer, yang berkaitan dengan epistemologi, 

realitas, dan struktur kognitif manusia.  Penelitian ini bergantung pada buku-buku filsafat dari 

tokoh-tokoh penting seperti René Descartes, Immanuel Kant, John Locke, dan David Hume, serta 

pemikir modern seperti Edmund Husserl, Thomas Kuhn, dan Michel Foucault.  Selain itu, untuk 

memperluas pandangan dan memperluas cakupan analisis, disertasi, prosiding konferensi, dan 

artikel jurnal ilmiah yang relevan juga digunakan sebagai referensi. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui pemilihan teks yang relevan dengan masalah 

epistemologis seperti sumber pengetahuan, validitas kognisi, peran subjek dalam pemahaman 

objek, dan perdebatan antara realisme dan idealisme.  Setelah mendapatkan data, peneliti 

mengklasifikasikan dan mengkategorikan konsep utama untuk kemudian dianalisis secara 

menyeluruh. 

Metode deskriptif-analitis dan komparatif digunakan untuk menganalisis data; metode deskriptif 

menggambarkan teori-teori atau pandangan epistemologis secara rinci dan terstruktur, sedangkan 

metode analitis dan komparatif mengevaluasi perbedaan dan kesamaan antara berbagai pendekatan 

filosofis terhadap hubungan antara pikiran dan realitas.  Tujuan analisis ini tidak hanya 

memberikan uraian tentang ide-ide para tokoh, tetapi juga mengevaluasi dampak filosofis dan 

metodologisnya terhadap pemahaman kita tentang pengetahuan sebagai hasil dari pemikiran 

manusia dan refleksi dari dunia luar. 



~ 207 ~ 
 

Diharapkan bahwa artikel ini akan menyajikan analisis epistemologis yang mendalam, sistematis, 

dan kritis terhadap hubungan antara dunia pikiran dengan dunia luar. Ini juga akan menjelaskan 

posisi epistemologi dalam menjembatani keduanya dalam proses mendapatkan pengetahuan yang 

benar. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Istilah epistemologi berasal dari kata Yunani episteme mendudukkan, menempatkan, atau 

meletakkan. Sering dikaitkan juga dengan gnosis (dari kata gignosko) yang berarti menyelami, 

mendalami (Watloly, 2001:26). Episteme lebih mengandung sedangkan gnosis lebih mendekati 

pengetahuan dalam arti pengertian batin. Istilah gnosis mengarah pada gnosisologi yaitu 

epistemologi khusus yang berbicara tentang ketuhanan (Mintaredja, 2003:9). Epistemologi kadang 

juga disebut teori pengetahuan (theory of knowledge), sebab merupakan suatu kajian filosofis yang 

memuat telaah kritis tentang dasardasar teoretis pengetahuan. Menurut Pranarka (dalam Watloly, 

2001:26), epistemologi kadangkala secara semantik dikaitkan, bahkan disamakan pula dengan 

suatu disiplin yang disebut critica atau criteriologica (dari kata krinomai) yang berarti mengadili, 

memutuskan, dan menempatkan. Criteriologica (kriteriologi) dapat diartikan sebagai epistemologi 

yang berbicara tentang kriteria-kriteria bagi suatu pengetahuan benar yang akurat dan adikuat 

(Mintaredja, 2003:9). Epistemologi sering juga disebut dengan istilah logika material, yang 

berbicara tentang objek acuan bagi suatu konstruksi logis pemikiran. Artinya, logika material 

mempelajari hal pengetahuan, kebenaran, kepastian yang sama dengan lingkup epistemologi 

(Wahyudi, 2007:3). Melalui istilah-istilah ini, jelas epistemologi merupakan suatu tindakan atau 

upaya intelektual untuk mengadili dan memutuskan pengetahuan yang benar dan yang tidak benar, 

serta mendudukkan pengetahuan di dalam tempat yang sebenarnya. 

Pengetahuan manusia adalah titik tolak kemajuan filsafat, untuk membina filsafat yang kukuh 

tentang semesta (universe) dan dunia. Maka sumber-sumber pemikiran manusia, kriteria-kriteria, 

dan nilai-nilainya tidak ditetapkan, tidaklah mungkin melakukan studi apa pun, bagaimanapun 

bentuknya. Salah satu perdebatan besar itu adalah diskusi yang mempersoalkan sumbersumber dan 

asal-usul pengetahuan dengan meneliti, mempelajari dan mencoba mengungkapkan prinsip-

prinsip primer kekuatan struktur pikiran yang dianugerahkan kepada manusia. Maka dengan 

demikian ia dapat menjawab pertanyaan-pertanyaan berikut ini: Bagaimana pengetahuan itu 

muncul dalam diri manusia? Bagaimana kehidupan intelektualnya tercipta, termasuk setiap 

pemikiran dan kinsep-konsep (nations) yang muncul sejak dini ? dan apa sumber yang memberikan 

kepada manusia arus pemikiran dan pengetahuan ini ? Sebelum menjawab semua pertanyaan-

petanyaan di atas, maka kita harus tahu bahwa pengetahuan (persepsi) itu terbagi, secara garis 

besar, menjadi dua. Pertama, konsepsi atau pengetahuan sederhana. Kedua tashdiq (assent atau 

pembenaran), yaitu pengetahuan yang mengandung suatu penilaian. Konsepsi dapat dicontohkan 

dengan penangkapan kita terhadap pengertian panas, cahaya atau suara. Tashdiq dapat dicontohkan 

dengan penilaian bahwa panas adalah energi yang datang dari matahari dan bahwa matahari lebih 



~ 208 ~ 
 

bercahaya daripada bulan dan bahwa atom itu dapat meledak. Jadi antar konsepsi dan tashdiq 

sangat erat kaitannya, karena konsepsi merupakan penangkapan suatu objek tanpa menilai objek 

itu, sedangkan tashdiq, adalah memberikan pembenaran terhadap objek. Pengetahuan yang telah 

didapatkan dari aspek ontologi selanjutnya digiring ke aspek epistemologi untuk diuji 

kebenarannya dalam kegiatan ilmiah. Menurut Ritchie Calder proses kegiatan ilmiah dimulai 

ketika manusia mengamati sesuatu. Dengan demikian dapat dipahami bahwa adanya kontak 

manusia dengan dunia empiris menjadikannya ia berpikir tentang kenyataan-kenyataan alam. 

Setiap jenis pengetahuan mempunyai ciri yang spesifik mengenai apa, bagaimana dan untuk apa, 

yang tersusun secara rapi dalam ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Epistemologi itu sendiri 

selalu dikaitkan dengan ontologi dan aksiologi ilmu. Persoalan utama yang dihadapi oleh setiap 

epistemologi pengetahuan pada dasarnya adalah bagaimana cara mendapatkan pengetahuan yang 

benar dengan mempertimbangkan aspek ontologi dan aksiologi masing-masing ilmu. 

 

A. PAHAM EPISTEMOLOGI REALISME  

1. Pengetahuan sebagai suatu Proses Indrawi  

Aristoteles (384-322 SM) adalah seorang realis yang berbeda dengan gurunya Plato. Aristoteles 

menekankan adanya prinsip-prinsip pertama dari alam (the first principles of nature), di mana 

diadakan sistematisasi atas data-data alam. Sebagai seorang realis ia mendasarkan pemikirannya 

pada pengalaman. Lorens Bagus (2005:81) mencatat bahwa Aristoteles mendasarkan kebenaran 

pengetahuan manusia bukan pada dunia gagasan yang transenden, yang terpilah dan terpisah dari 

hal-hal pengalaman sehari-hari (seperti dalam Platonisme), melainkan pada forma (ide) yang 

termuat dalam benda-benda, dan yang berhubungan dengan konsepkonsep manusia yang objektif 

dan nyata. Ayn Rand (1979:2) menyebutkan paham Platonis mengenai idea dimensi realitas lain 

dan bahwa konkrit yang kita persepsikan hanyalah merupakan cerminan yang tidak sempurna, 

namun konkret tersebut menyebabkan timbulnya abstraksi dalam pikiran kaum Aristotelian 

berpendapat bahwa abstraksi itu ada dalam realitas, namun abstraksi tersebut hanya ada dalam 

konkret, dalam bentuk esensi metafisik, dan konsep kita tersebut mengacu pada esensi ini. Bagi 

kaum Aristotelian, pengalaman indrawi dan abstraksi intelektual bekerja sama dalam pembentukan 

dan pengembangan pengetahuan manusia. Jadi, Aristoteles bersifat objektif di dalam hal 

pengembangan pengetahuan manusia. Menurut Aristoteles, pada pengenalan dan pengalaman 

indrawi seseorang memberikan pengetahuan tentang bentuk benda tanpa materinya. Terkait 

dengan hal tersebut, Harun Hadiwijono (1980:52) mencatat bahwa pengetahuan persepsi yang 

dimaksudkan Aristoteles adalah pengetahuan yang tergantung pada elemen fisik dalam organ indra 

yang pada individuindividu berbeda dan bervariasi, bahkan dengan manusia yang sama dalam 

lingkup yang berbeda. Alexis Carrel (1987:27) menyetujui kebenaran pendapat yang menunjukkan 

bahwa pengetahuan indrawi yang dimiliki manusia diperoleh melalui kemampuan indranya, 

namun selalu bersifat relasional. Melalui indranya, manusia mengatasi tahap hubungan yang 

semata-mata fisik-vital dan masuk ke dalam medan intensional, walaupun masih sangat sederhana. 



~ 209 ~ 
 

Jadi, pengetahuan harus selalu berisi kenyataan yang dapat diindrawi. Kenyataan tersebut harus 

selalu merangsang budi kita, kemudian diolah oleh akal pikir. Sementara itu, dalam pengenalan 

rasional, rasio manusia tidak terbatas aktivitasnya. Rasio dapat mengenal hakikat sesuatu, jenis 

sesuatu, dan sasaran rasio lebih umum dibanding sasaran indra. Pengetahuan rasional atau 

konseptual adalah tidak tergantung pada organ indra, sehingga akan sama untuk setiap orang, 

indra-indra menginformasikan impresi individu, tetapi akal atau intelek memproduksi 

pengetahuan universal atau kebenaran (Wahyudi, 2007:90). Aristoteles berpikir bahwa semua 

manusia bertumpu pada sensasi-sensasi yang diderivasi dari pengalaman khusus, dan melalui 

pengalaman khusus akal menyaring (ekstrak) bentuk (universal) dalam kelas objek tersebut. Hal 

itu menghasilkan konsep-konsep (bukan persepsi) sehingga membuat akal mampu untuk berpikir 

dalam term abstrak yang secara relative bebas dari ketergantungan pada elemen fisik yang 

diasosiasi. 

Bas van Fraasen (dalam Boyd et. al., 1993:324) mencatat bahwa dalam teori Aristoteles 

disebutkan tentang aktivitas ilmiah yang dibagi menjadi dua bagian yaitu demonstration 

(silogisme) dan explanation (penjelasan). Maksudnya, dengan demonstrative pengetahuan ilmiah 

dapat dihasilkan. Premis dari pengetahuan demonstratif haruslah benar, primer, langsung, 

diketahui dengan baik dan mendahului kesimpulan, yang selanjutnya dihubungkan dengannya 

sebagai akibat dari suatu sebab. Jadi, premis tersebut adalah sebab dari kesimpulan, mendahului, 

dikethui dengan baik, dan merupakan penyebab. Tentu, dari situlah kita memiliki ilmu 

pengetahuan tentang sesuatu, hanya ketika kita mengetahui sebab, ia diketahui sebagai pendahulu 

(pada waktu pengenalan indrawi), ia bukan merupakan pemahaman tentang arti, tetapi 

pengetahuan tentang fakta. Tentu, objek yang diketahui, melalui indra, bertujuan untuk diketahui 

manusia, sehingga premis-premis pengetahuan demonstratif harus primer. 

 Alasannya, karena inilah yang seharusnya menjadi dasar kebenaran. Bila seseorang 

menyelidiki ilmu melalui demonstratif, ia seharusnya tidak hanya punya pengetahuan yang lebih 

baik tentang dasar kebenaran, tetapi juga menciptakan kepastian. Selanjutnya, mengenai 

explanation, dapat dimengerti bahwa pernyataan dalam pengetahuan tidaklah diperoleh karena 

bawaan dalam bentuk yang sudah ditentukan, juga bukan dikembangkan dari pernyataan tertinggi 

lainnya, tetapi dari persepsi indra (banding Trusted 1981:70-71). Tentu, dari penggunaan indra 

ditemukan persepsi khusus, namun muatannya universal. Berkaitan dengan pandangan Aristoteles 

tersebut, Wahyudi (2007:94) menjelaskan bahwa premis primer dapat diketahui melalui induksi, 

yaitu metode yang dengannya persepsi indra mendapatkan sesuatu yang universal.  

Artinya, tidak ada pengetahuan tentang premis pokok, pengetahuan tidak dapat menjadi 

benar kecuali berdasar pada intuisi. Model berpikir benar hanya ada pada ilmu pengetahuan, 

sedangkan intuisi akan menjadi sumber yang orisinal dari pengetahuan ilmiah. Sumber orisinal 

tergenggam dalam premis pokok, yaitu selama ilmu sebagai keseluruhan yang terhubung sebagai 

sumber osisinal dalam keseluruhan badan fakta. Berdasarkan teori Aristoteles ini, ia memilahkan 

pengetahuan rasional menjadi tiga jenis, yaitu : 1. Pengetahuan Produksi, yaitu pengeta-huan 

tentang pembentukan hasil-hasil budaya atau seni yang artistik. 2. Pengetahuan Praktis, yaitu 



~ 210 ~ 
 

pengetahuan tentang tindakan manusia sehari-hari dalam hubungannya dengan manusia lain. 

Misalnya:etika, ekonomi, dan politik. 3. Pengetahuan Teoritik, yaitu pengeta-huan yang objeknya 

tentang hal-hal yang tidak dapat berubah, abadi, tidak dapat terpisahkan dari benda yang menjadi 

objek pengetahuan. Misalnya:matematika, fisika, metafisika. 

Hal yang penting dicatat, yaitu pencerapan indrawi tidak melibatkan suatu inferensi. 

Masing-masing indra kita, baik yang luar maupun dalam, merupakan medium quo melalui mana 

objek fisik hadir pada kesadaran kita. Pemaparan yang benar tentang suatu pengalaman indrawi 

adalah langsung tentang objek fisik dan kualitas indrawinya. Dari mana kita, kemudian secara 

tidak langsung membuat inferensi tentang adanya suatu benda atau objek fisik. Kita akan 

menyadari hal-hal tersebut ketika kita mencoba menjelaskan apa yang kita alami secara indrawi 

dan memaparkannya. Berkenaan dengan peran indra dalam proses pengetahuan manusia, di situlah 

kita mengambil direct mediate realism) (Sudarminta, 2002:80).  

Berdasarkan uraian tentang pengetahuan adalah suatu proses indrawi, dapat disimpulkan 

bahwa pengetahuan indrawi merupakan hasil pencerapan kelima indra manusia, yakni penglihatan 

melalui indra mata, pendengaran lewat indra telinga, penciuman melalui indra hidung, peraba 

lewat indra kulit, dan perasa melalui indra lidah. Objek-objek yang konkrit atau segala hal yang 

didapatkan dan ditangkap oleh kelima indra ini melahirkan pengetahuan yang bersifat indrawi. 

Peosesnya sangat sederhana, yaitu apa yang dilihat, dirasakan, didengar, disentuh, dan dicium 

masuk ke dalam otak, kemudian menghasilkan pengetahuan. Pengetahuan ini belum 

tersistematisasi dan terstruktur, melainkan hanya ditangkap begitu saja oleh indra dan akal budi. 

Sihotang (2009:93-94) mencatat bahwa pengetahuan indrawi memiliki dua sifat, yakni singular 

dan langsung. Dikatakan singular karena mengacu kepada objek tertentu.  

Misalnya:ketika seseorang melihat pohon, ia melihat pohon tertentu, bukan pohon secara 

umum. Demikian juga kalau seseorang membayangkan mobil, mobil yang dia bayangkan adalah 

mobil tertentu yang pernah ia lihat. Sementara yang disebut bersifat langsung karena hubungan 

langsung dengan objek-objek konkrit membawa pengetahuan bagi subjek. Mengambil contoh tadi, 

ketika seseorang melihat pohon, ia berhubungan langsung dengan pohon. Penglihatannya tentang 

pohon secara langsung menghasilkan pengetahuan tentang pohon tertentu. Demikian halnya ketika 

orang melihat mobil, ia berhubungan langsung dengan mobil. Penglihatannya terhadap mobil 

menghasilkan pengetahuan secara langsung tentang mobil tertentu. 

2. Realisme, Pengetahuan yang Nyata  

Pengetahuan disebut benar kalau sesuai dengan kenyataan (realis). Kenyataan Aliran ini 

dikenal sebagai realisme (res = kenyataan). Dalam paham realisme, kita meyakini bahwa objek 

fisik atau benda yang kita alami secara indrawi itu real atau nyata-nyata ada, bukan suatu hasil 

imajinasi kita sendiri, dan adanya tidak tergantung dari kita atau siapapun yang mengalaminya. 

Robert Audi (1998:239) menyebutkan, kebenaran yang muncul dari pikiran yang dihasilkan atas 

kesadaran terhadap objek yang nampak lewat indra adalah sebuah paham realisme. Objek fisik itu, 

dalam arti tertentu ditemukan dan bukan diciptakan. Filsafat realisme mengakui bahwa dalam 



~ 211 ~ 
 

proses pengetahuan, subjek bersifat aktif. (aletheia). Kegiatan subjek tidak bersifat mencipta atau 

membentuk, tetapi bersifat intuslegere (mengungkapkan) sampai pada kenyataan dengan sifatnya 

yang multidimensional, Dalam filsafat realisme, aktifitas subjek diakui dan termasuk hakikat saya 

mengenal. Dalam mengenal, bukan kenyataan yang berubah, melainkan subjek yang berubah dan 

diperkaya oleh pengetahuan. Jadi pengetahuan merupakan hasil keaktifan subjek, seperti yang 

dikatakan oleh H. ViglinR Maksudnya, mengenal dan menjadi sadar adalah aktifitas (feri 

objectum), bukan persatuan fisik, melainkan persatuan rohaniah. Aktifitas mengenal dirumuskan 

sebagai trahere on ad logon (on menjadi logos), kenyataan (0n) menjadi perkataan (logos / verbum 

internum et externum). Jadi, karena kesatuan objek dengan subjek, objek menjadi milik 

sayamerupakan kejadian dalam subjek dan proses penyadaran adalah kegiatan subjek, dari segi 

isinya subjek sama sekali tergantung pada objek.  

Objek bukanlah ciptaan subjek. Apa yang diketahui ditentukan oleh objek. Subjek dalam 

hal orientasi dan spesifikasi bergantung pada objek. Subjek dapat memberikan perhatian lebih 

kepada aspek tertentu, sehingga untuk mencapai pengetahuan yang benar, manusia sebagai subjek 

harus membiarkan kenyataan berbicara. Pengetahuan disebut benar sesuai dengan apa yang 

dinyatakan oleh kenyataan. Aktifitas subjek inilah yang merupakan activitas receptive (aktifitas 

reseptif). 

Dalam realisme tradisi Aristoteles (juga Thomas Aquinas), dasar sifat umum dan perlu 

adalah kenyataan sendiri. Berkat budi, kenyataan menjadi nyata. Budi bersifat membukakan 

(detegens). Kenyataan bersifat multidimensional, begitupun dengan kebenaran, sehingga dasar 

(Snijders, 2006:152-153). Titik tolak pengamatan ini terletak pada dimensi-hakikat. Selanjutnya, 

pengetahuan merupakan dialog budi dengan realitas. Dalam dialog ini, budi hadir sebagai lumen. 

Budi manusia bukan abscondens (menyembunyikan), melainkan detegens (membuka). Inilah 

realisme dalam tradisi Aristoteles-Thomas Aquinas (kontra dengan tradisi Plato-Descartes-Kant).  

B. Metode Memperoleh Pengetahuan  

1) Metode Abduksi  

Prinsip usaha ilmu pengetahuan adalah mengumpulkan dan menemukan klarifikasi atau 

klarifikasi atas informasi. Setiap siklus yang terdiri dari penemuan dan penyusunan teori terjadi 

dalam kepribadian peneliti. Interaksi yang terjadi di otak C.S. Peirce ini disebut dengan 

penjambretan. Pada tahap awal penalarannya, Peirce melihat penjambretan sebagai jenis induksi 

yang terdiri dari tiga saran, yaitu saran khusus tentang undang-undang (aturan), saran tentang 

(kasus), dan saran tentang tujuan (hasil). Dalam penculikan, hukum, kasus dan keputusan dibentuk 

dalam logika yang terdiri dari alasan penting, alasan kecil dan tujuan. Bagaimanapun, setelah 1893, 

Peirce memahami bahwa abduk adalah sesuatu yang berada di luar struktur yang sah, namun 

merupakan tahap awal dari pemeriksaan logis. Penculikan adalah jenis logika yang berangkat dari 

kenyataan atau kasus. Oleh karena itu, penjambretan terlebih dahulu menawarkan teori yang dapat 

memberikan klarifikasi terhadap realitas dan kasus saat ini. Sebagai logika realitas, spekulasi yang 

dihasilkan dalam penculikan menurut Peirce memiliki dua kualitas, lebih spesifik: Pertama, 



~ 212 ~ 
 

penculikan menawarkan teori yang memberikan kemungkinan klarifikasi atau klarifikasi 

potensial. Spekulasi hanya kapasitas sebagai tebakan atau tebakan yang sebenarnya harus 

ditunjukkan melalui siklus cek. Kedua, teori informasi memberikan klarifikasi tentang realitas 

yang belum diklarifikasi dan tidak dapat diperhatikan secara langsung. Terhadap positivisme A. 

Comte, seperti yang ditunjukkan oleh Peirce, setiap teori harus dikonfirmasi, namun tidak harus 

ditunjukkan dengan persepsi langsung. Cukuplah jika teori tersebut dapat menjelaskan realitas 

yang diperhatikan dan ada yang masuk akal untuk dikonfirmasi melalui pengalaman masa depan.  

2) Metode Induksi  

Pendaftaran adalah pemikiran yang bergantung pada kasus yang unik atau spesifik. Dari 

redundansi kasus umum yang serupa, kemudian, pada saat itu menyimpulkan kenyataan yang 

menjadi hukum keseluruhan. Determinisme selalu bergantung pada penerimaan, menyiratkan 

bahwa perspektif kausalitas (A menyebabkan B) berubah menjadi praanggapan wajib militer. 

Demikian juga pedoman pengulangan atau redundansi juga merupakan premis dari metodologi ini 

harus menerima bahwa apa yang akan datang secara konsisten setara dengan masa lalu untuk 

menyetujui pemikiran induktif. Menurut J. Guibert, metodologi induktif menggabungkan empat 

tahap yang saling terkait dengan jenis pengembangan dan pemikiran tertentu. Langkah awal adalah 

membatasi item yang akan dipertimbangkan dan memilih strategi pemeriksaan. Teknik ini akan 

mengkoordinasikan pengembangan tujuan eksplorasi. Langkah selanjutnya adalah memperhatikan 

realitas dengan mengumpulkan informasi poin demi poin dan penggambaran realitas. Persepsi ini 

membuat pengembangan penelitian masih bersifat relatif. Langkah ketiga adalah menyusun data 

(urutan dan estimasi), mengukur konsekuensi persepsi, dan mulai mengembangkan yang 

ditunjukkan oleh tipologi tertentu. Langkah keempat, menguraikan hasil untuk memiliki opsi 

untuk memperjelas dan memahami keajaiban. Tujuan definitif adalah pengembangan klarifikasi 

keajaiban.  

3) Metode Deduksi 

Pemikiran deduktif dimulai dari yang umum dan kemudian menyampaikan yang khusus. 

Dalam pemikiran deduktif yang sah, tujuan berasal dari premis sedemikian rupa sehingga realitas 

tempat mendorong realitas akhir. Kepentingan ini terpenuhi, misalnya dalam logika: Semua orang 

akan mewariskan (alasan penting). Karel adalah individu (alasan kecil). Jadi, Karel akan gigit debu 

(akhir). Strategi derivasi tergantung pada pemikiran yang berangkat dari hukum atau aturan yang 

ada diatur sebagai spekulasi nanti diikuti oleh realitas untuk sebuah fakta. Kemudian, ilmuwan 

menyimpulkan hasil spekulasi umum yang kemudian diujicobakan. Jadi, tahap awal dari teknik 

ini bukan dari realitas yang diperhatikan untuk dihubungkan atau diungkapkan, tetapi lebih pada 

upaya untuk mengklarifikasi realitas terkini dari pengembangan hipotesis dan kemudian mencoba 

untuk memeriksa keabsahannya. Akibatnya, metodologi ini sering disebut deduktif teoritis.  

4) Metode Dialektika  



~ 213 ~ 
 

Kemungkinan metodologi dialektif sebagian besar dikembangkan oleh Friedrich Hegel 

pada abad XIX. Tahap awal untuk metodologi ini adalah hipotesis bahwa kebenaran terus menerus 

meniadakan. Sebuah pernyataan jarang benar-benar jelas dan lebih jauh lagi tidak pernah benar-

benar salah. Gerak pemikiran argumentatif perlu memahami realitas melalui perpotongan tiga 

tahap, yaitu proposisi spesifik (posisi), lawan langsung (pembatalan polisi), dan perpaduan 

(sanggahan pembatalan). 

Dalam tulisan ini diambilkan pendapat Jujun S. Suriasumantri dan Cecep Sumarna yang 

mengatakan bahwa sumber pengetahuan itu ada tiga; masing masing Empirisme, Rasionalisme 

dan Intuisi-Wahyu. 

C. Empirisme  

Kata ini berasal dari kata Yunani empeirikos, artinya pengalaman. Menurut aliran ini 

manusia memperoleh pengetahuan melalui pengalamannya. Dan bila dikembalikan kepada kata 

Yunaninya, pengalaman yang dimaksud adalah pengalaman inderawi. Manusia tahu es dingin 

karena ia menyentuhnya, gula manis karena ia mencicipinya (Ahmad Tafsir, 2003: 24). Empirisme 

ialah paham filsafat yang mengajarkan bahwa yang benar ialah yang logis dan ada bukti empiris 

(Ahmad Tafsir, 2004: 31). Pengetahuan inderawi bersifat parsial, itu sebabkan oleh adanya 

perbedaan antara indera yang satu dengan yang lainnya, berhubungan dengan sifat khas psikologis 

indera dan dengan objek yang dapat ditangkap sesuai dengannya. Setiap indera penangkap aspek 

yang berbeda mengenai barang atau makhluk yang menjadi objeknya. Jadi pengetahuan inderawi 

berada menurut perbedaan indera dan terbatas pada skabilitas organ-organ tertentu (Anton Bakker, 

dan Ahmand Charris Zubair, 1994: 22). Pendidik di MAN Sakatiga Kabupaten Ogan Ilir Provinsi 

Sumatera Selatan. 

1. Teori empirikal mengatakan bahwa penginderaan adalah satu-satunya yang membekali akal 

manusia dengan konsepsi-konsepsi dan gagasan-gagasan dan (bahwa potensi mental akal budi) 

adalah potensi yang tercermin dalam berbagai persepsi inderawi. Jadi, ketika kita mengindera 

sesuatu, kita dapat memiliki suatu konsepsi tentangnya -yakni menangkap form dari sesuatu itu 

dalam akal-budi kita. Adapun gagasan yang tidak terjangkau oleh indera, tidak dapat diciptakan 

oleh jiwa, tak pula dapat dibangunnya secara esensial dan dalam bentuk yang berdiri sendiri (Baqir 

Ash-Shadr, Muhammad, 1994: 32). Selanjutnya Muhammad Baqir Ash-Shadr (1994: 32), 

mengatakan akal budi, berdasarkan teori ini, hanyalah mengelola konsepsi-konsepsi gagasan 

inderawi. Hal itu dilakukannya dengan menyusun konsepsi-konsepsi tersebut atau membaginya. 

Dengan begitu ia mengkonsepsikan sebungkah gunung emas atau membagi-bagi pohon kepada 

potongan-potongan dan bagian-bagian atau dengan abstraksi dan universalisasi. Misalnya dengan 

memisahkan sifat-sifat dari bentuk itu, dan mengabstraksikan bentuk itu dari sifat-sifatnya yang 

tertentu agar darinya akal dapat membentuk suatu gagasan universal. Jadi, langkah pertama dalam 

proses mendapat pengetahuan adalah hubungan primer dengan lingkungan luar –inilah tahap 

penginderaan. Langkah kedua, adalah akumulasi –yakni pengurutan dan pengorganisasian –semua 



~ 214 ~ 
 

pengetahuan yang telah kita dapatkan persepsi-persepsi inderawi (Baqir Ash Shadr, Muhammad, 

1994: 33).  

2. Rasionalisme Rasionalisme adalah paham yang mengatakan bahwa akal itulah alat pencari dan 

pengukur pengetahuan. Pengetahuan dicari dengan akal, temuannya diukur dengan akal pula. 

Dicari dengan akal itulah dicari dengan berfikir logis. Diukur dengan akal artinya diuji apakah 

temuan itu logis atau tidak. Bila logis benar; bila tidak salah. Dengan akal inilah aturan untuk 

manusia dan alam itu dibuat. Ini juga berarti bahwa kebenaran itu bersumber pada akal (A. Tafsir, 

2004: 30-31). 2 Teori rasionalis adalah teori para filosof Eropa seperti Descartes (1596 1650) dan 

Immanuel Kant ( 1724 – 1804 ) dan lain-lain. Teori-teori tersebut terangkum dalam kepercayaan 

adanya dua sumber bagi kosepsi. Pertama, penginderaan (sensasi). Kita mengkonsepsikan panas, 

cahaya, rasa, dan suara karena penginderaan kita terhadap semua itu. Kedua, fitriah, dalam arti 

bahwa akal manusia memiliki pengertian-pengertian dan konsepsi-konsepsi yang tidak muncul 

dari indera. Tetapi ia sudah ada (tetap) dalam lubuk fitriah. Jiwa menggali gagasan tertentu dari 

dirinya sendiri (Baqir Ash-Shadr, Muhammad, 1994: 28-29). Menurut Muhammad Baqir Ash-

Shadr (1994: 31) ada penafsiran lain tentang teori rasionalisme adalah bahwa gagasan-gagasan 

fitri itu ada dalam jiwa secara potensial. Ia mendapatkan sifat fitri bukan bersumber dari indera. 

Tetapi ia dikandung oleh jiwa tanpa disadarinya. Meskipun demikian, dengan integrasi jiwa, ia 

menjadi pengetahuan dan informasi yang kita ingat kembali, lantas bangkit secara baru sama 

sekali, setelah sebelumnya ia tersembunyi dan ada secara potensial. Selanjutnya Muhammad Baqir 

Ash-Shadr (1994: 37) mengatakan dalam pandangan kaum rasionalis, pengetahuan manusia 

terbagi menjadi dua , pertama, pengetahuan yang mesti, yaitu bahwa akal mesti mengakui suatu 

proporsi tertentu tanpa mencari dalil atau bukti kebenarannya. Akal, secara alami mesti 

mencarinya, tanpa bukti dan penetapan apapun, kedua, informasi dari pengetahuan teoritis, akal 

tidak akan mempercayainya kebenaran beberapa proporsi, kecuali dengan pengetahuan-

pengetahuan pendahulu.  

3. Intuisi-Wahyu Intuisi merupakan pengetahuan yang didapatkan tanpa melalui proses penalaran 

tertentu. Seseorang yang sedang terpusat pemikirannya pada suatu masalah tiba-tiba saja 

menemukan jawaban atas permasalahan tersebut. Jawaban atas permasalahan yang sedang 

dipikirkannya muncul dibenaknya bagaikan kebenaran yang membukakan pintu. Suatu masalah 

yang kita pikirkan, yang kemudian kita tunda karena menemui jalan buntu, tiba-tiba muncul 3 

dibenak kita yang lengkap dengan jawabannya (Jujun S Suriasumantri, 2005: 53). Selanjutnya 

menurut Jujun (2005: 53), Intuisi bersifat personal dan tidak bisa diramalkan. Pengetahuan intuisi 

dapat dipergunakan sebagai hipotesis bagi analisis selanjutnya dalam menentukan benar tidaknya 

pernyataan yang dikemukakan. Kegiatan intuisi dan analisis bisa saling membantu dalam 

menentukan kebenaran. Bagi Maslow intuisi merupakan pengalaman puncak (peak experience) 

sedangkan bagi Nietzchen intuisi merupakan inteligensi yang paling tinggi. Menurut Henry 

Bergson (dalam A. Tafsir, 2004: 27) intuisi adalah hasil dari evolusi pemahaman yang tertinggi. 

Kemampuan ini mirip dengan insting, tetapi berbeda dengan dan kebebasannya. Pengembangan 

kemampuan ini (intuisi) memerlukan suatu usaha. Kemampuan inilah yang dapat memahami 



~ 215 ~ 
 

kebenaran yang utuh, yang tetap, yang unique. Instuisi ini menangkap objek secara langsung tanpa 

melalui pemikiran. Jadi, akal dan indera hanya mampu menghasilkan pengetahuan yang tidak utuh 

(spatial), sedangka instuisi dapat menghasilkan pengetahuan yang utuh, tetap. Ada sebuah isme 

lagi yang barang kali mirip dengan intusionisme, yaitu ilumirasionisme. Aliran ini berkembang 

dikalangan tokoh agama, yang didalam agama Islam disebut Ma’rifah, yaitu pengetahuan yang 

datang dari Tuhan melalui pencerahan dan penyinaran. Pengetahuan tersebut akan dieroleh oleh 

orang yang hatinya telah bersih, telah siap, dan telah sanggup menerima pengetahuan tersebut 

(Amsal Bakhtiar, 2005: 108). Selanjtnua menurut Amsal Bakhtiar (2005: 108-109) kemampuan 

menerima secara langsung itu diperoleh dengan cara latihan (riyadhah). Metode ini secara umum 

dipakai dalam Thariqat dan Tasawuf. Konon kemampuan orang-orang itu sampai bisa melihat 

Tuhan, berbincang dengan Tuhan, melihat surga, neraka dan alam ghaib lainnya. Dari kemampuan 

ini dapat dipahami bahwa mereka tentu mempunyai pengetahuan tingkat tinggi yang banyak sekali 

dan meyakinkan pengetahuan itu diperoleh bukan lewat indera dan bukan lewat akal, melainkan 

lewat hati.  

4. Adapun perbedaan antara intuisis dengan ma’rifat dalam filsafat Barat dalam Islam adalah kalau 

intuisi diperoleh lewat perenungan dan pemikiran yang konsisten, sedangkan dalam Islam ma’rifat 

diperoleh lewat perenungan dan penyinaran (Baharuddin Salam, 2000: 132). Pengetahuan dan 

pencerahan ini dapat dianggap sebagai sumber pengetahuan. Sebab, jika pengetahuan 

korespondensi melibatkan objek diluar dirinya, maka pengetahuan dengan pencerahan 

menyadarkan bahwa pengetahuan yang luas harus didahului dengan pengetahuan tentang dirinya 

sendiri (H.A Mustafa, 1997: 106). Wahyu merupakan pengetahuan yang disampaikan Tuhan 

kepada manusia melalui para nabi-Nya yang diutusnya sepanjang zaman. Para nabi memperoleh 

pengetahuan dari Tuhan tanpa upaya, tanpa susah payah, tanpa memerlukan waktu untuk 

memperolehnya. Pengetahuan mereka terjadi atas kehendak Tuhan semesta. Tuhan mensucian jiwa 

mereka dan diterangkan-Nya pula jiwa mereka untuk memperoleh kebenaran dengan jalan wahyu. 

Pengetahuan dengan jalan ini merupakan kekhususan para nabi. Hal inilah yang membedakan 

mereka dengan manusia-manusia lainnya. Akal meyakinkan bahwa kebenaran pengetahuan 

mereka berasal dari Tuhan karena pengetahuan itu memang ada pada saat manusia biasa tidak 

mampu mengusahakannya, karena hal itu memang diluar kemampuan manusia. Bagi manusia 

tidak ada jalan lain kecuali menerima dan membenarkan yang berasal dari nabi (H.A Mustafa, 

1997: 106). Agama merupakan pengetahuan bukan saja mengenali kehidupan sekarang yang 

terjangkau pengalaman, namun juga mencakup masalah-masalah yang bersifat transedental seperti 

latar belakang penciptaan manusia dan hari kiamat nanti. Pengetahuan ini didasarkan kepada 

kepercayaan akan hal-hal yang ghaib (supernatural). Kepercayaan kepada Tuhan yang merupakan 

sumber pengetahuan, kepercayaan kepada nabi sebagai perantara dan kepercayaan terhadap wahyu 

sebagai cara penyampaian, merupakan dari penyusunan pengetahuan ini. 

5.  Kepercayaan merupakan titik tolak dalam agama. Suatu pernyataan harus dipercaya untuk dapat 

diterima. Pernyataan ini bisa saja selanjutnya dikaji dengan metode lain. Secara rasional bisa dikaji 

umpamanya apakah pernyataan-pernyataan yang terkandung didalamnya bersifat konsisten atau 



~ 216 ~ 
 

tidak. Dipihak lain, secara empiris bisa dikumpulkan fakta-fakta yang mendukung pernyataan 

tersebut atau tidak. Singkatnya, agama dimulai dengan rasa percaya, dan lewat pengkajian 

selanjutnya kepercayan itu bisa meningkat atau menurun. Pengetahuan itu bersifat lain –seperti 

pengetahuan –bertitik tolak sebaliknya, ilmu dimulai dengan rasa tidak percaya, dan setelah 

melalui proses pengkajian ilmiah, kita bisa diyakinkan atau tetap pada pendirian semula. 



~ 217 ~ 
 

 dasarnya adalah (segala apa yang ada), baik yang kelihatan maupun yang tidak kelihatan (dimensi 

empiris, etis, religius, maupun kenyataan ilahi) ikut disentuh dalam it is. Jadi, luasnya pengetahuan 

tidak ada batasnya, namun terbatas dalam eksplisitasi. Terdapat dua jenis istilah yang ada dalam 

paham Realisme, yaitu: pertama, Realisme langsung, yaitu paham realisme yang berpendapat 

bahwa yang kita sadari secara langsung, atau yang kita cerap secara indrawi dan yang diketahui 

adalah objek fisik itu sendiri dan bukan hanya gagasan atau representasi kita tentang objek 

tersebut. Kehadiran objek fisik tidak diinferensikan dari gejala lain yang langsung kita alami dan 

ketahui. Kedua, Realisme tak langsung, yaitu paham yang berpendapat bahwa kita tidak secara 

langsung mengetahui objek fisik sendiri, tetapi hanya melalui representasi kita tentang objek 

tersebut (representasionalisme) atau hanya melalui gejala yang menampakkan diri kepada kita 

(fenomenalisme). Objek fisik atau benda pada dirinya sendiri tak dapat kita ketahui secara 

langsung. Realisme tidak lansung berpendapat bahwa yang pertama dikenal ialah objek yang 

imanen, gambar kenyataan dalam kesadaran. Dalam realisme tidak langsung ini telah tersembunyi 

benih idealisme, karena gambar yang pertama dilihat baru kemudian kenyataan itu sendiri. Titik 

tolak realisme tidak langsung membuat oposisi antara pohon sebagai gambar (objek yang imanen) 

dan pohon sebagai kenyataan (objek yang transenden). Realisme langsung, yang harus menjadi 

pegangan kita adalah realisme langsung yang menerima adanya mediasi. Artinya, kita menerima 

bahwa dalam memberikan penjelasan tentang apa yang dialami secara indrawi, diterima adanya 

rangkaian penyebaban, baik fisik, fisiologis, maupun psikologis dari sisi intensionalitas subjek. 

Hal ini dimaksudkan agar ada perbedaan dengan realisme naïf. 

KESIMPULAN 

Sebagai kesimpulan dari artikel ini, epistemologi adalah bidang filsafat yang menyelidiki asal-

usul, kebenaran, dan metode pengetahuan.  Pengalaman, akal, intuisi, atau wahyu menentukan 

realitas.  Sementara konstruktivisme dan idealisme melihat pengetahuan sebagai konstruksi 

pikiran, realisme dan aliran lain menekankan realitas objektif.  Selain itu, metode deduksi, induksi, 

abduksi, dan dialektika digunakan untuk mendapatkan pengetahuan.  Sementara rasionalisme 

menekankan akal, empirisme mengandalkan penginderaan, dan intuisi bersifat langsung dan 

personal, wahyu dianggap berasal dari Tuhan.  Selain itu, epistemologi terkait erat dengan ontologi 

dan aksiologi ilmu, karena itu penting untuk membangun kerangka berpikir ilmiah.  Oleh karena 

itu, pemahaman tentang dunia dalam pikiran menunjukkan bahwa pengetahuan bukan hanya 

sesuatu yang murni; itu juga dipengaruhi oleh pengalaman subjektif manusia, proses mental, dan 

keyakinan spiritual mereka. 

 

 

 

 

 



~ 218 ~ 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Ishak, Encep. (2024). Penguatan landasan epistemologi dalam pengembangan kurikulum 

pendidikan agama Islam dan budi pekerti sekolah dasar untuk meningkatkan karakter siswa. 

Epistemic: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 3(2), 295–303. 

Karimaliana, Zaim, M., & Thahar, H. E. (2023). Pemikiran rasionalisme: Tinjauan epistemologi 

terhadap dasar-dasar ilmu pendidikan dan pengetahuan manusia. Journal of Education Research, 

4(4), 2486–2496. 

Kasmadi, J., Syukri, A., & Yenti, Z. (2024). Konstruksi epistemologi ilmu pengetahuan. EJEW: 

Educational Journal of the Emerging World, 3(1), 51–57. 

Maryani. (2024). Kontruksi epistemologi ilmu pengetahuan. Journal Genta Mulia, 15(2), 221–223. 

Mintaredja, Otto Iskandar. Epistemologi dan Metodologi Ilmu Pengetahuan. Jakarta: Gramedia, 

2003. 

Muslimah. (2024). Sumber-sumber pengetahuan dalam filsafat ilmu. Jurnal Pendidikan Tambusai, 

8(1), 4940–4987. 

Snijders, A.A.H. Filsafat sebagai Ilmu tentang Kenyataan. Yogyakarta: Kanisius, 2006. 

Sudarminta, J. Filsafat Pengetahuan: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: Kanisius, 2002. 

Suriasumantri, Jujun S. Ilmu dalam Perspektif. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005. 

Wahyudi. Filsafat Ilmu: Telaah atas Asumsi Dasar, Paradigma, dan Kerangka Teoritis Ilmu. 

Bandung: Pustaka Setia, 2007. 

Watloly, M. L. Epistemologi: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: Kanisius, 2001. 


