J i ' |
“’"‘“ EDUKASI NONFORMAL = = =

——

VO. 6. NO. 1 (2023) E-ISSN: 2715-2634 >

-

Dunia dalam Pikiran telah Epistemologi terhadap Realitas dan
Pengetahuan

Tenri Ayulia Putri, Reski Andini, Mustainah, Anita Candra Dewi.

tayuliaputri@gmail.com, reskiandini251@gmail.com, mustainahnana3@gmail.com,
anitacandradewi@unm.ac.id.

Prodi Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia

Universitas Negeri Makassar

ABSTRAK

Tulisan ini membahas tentang Tradisi filsafat didasarkan pada pencarian tentang hakikat realitas
dan pengetahuan. Sebagai cabang filsafat, epistemologi memainkan peran penting dalam
menjembatani hubungan antara konstruksi mental yang ada dalam pikiran manusia dan dunia
objektif yang ada di luar diri manusia. Tujuan dari artikel ini adalah untuk mengkaji epistemologi
secara menyeluruh. Penulis meneliti berbagai perspektif epistemologis, mulai dari filsuf klasik
seperti Plato dan Aristoteles hingga filsuf modern seperti Descartes, Kant, dan Husserl, dengan
menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka. Studi ini menunjukkan bahwa
pengetahuan bukan hanya hasil dari melihat dunia secara pasif tetapi juga hasil dari membangun
pengetahuan secara aktif oleh orang yang mengetahuinya. Hasil diskusi menunjukkan bahwa dunia
pikiran manusia tidak dapat dipisahkan dari dunia nyata, dan bahwa subjek selalu melakukan
interpretasi dan penyaringan untuk memahami apa yang sebenarnya. Oleh karena itu,
epistemologi tidak hanya membahas bagaimana pengetahuan dikumpulkan, tetapi juga bagaimana
manusia menciptakan makna, kebenaran, dan pemahaman tentang dunia. Kajian ini menunjukkan
bahwa manusia perlu memahami mekanisme berpikir mereka sendiri dan kekuatan dan kelemahan
instrumen kognitif mereka jika mereka ingin memahami dunia secara kritis dan menyeluruh.
Dalam konteks pembentukan pengetahuan, tulisan ini diharapkan dapat meningkatkan pemahaman
filosofis tentang hubungan antara pikiran dan kenyataan.

Kata Kunci: epistemologi, realitas, pengetahuan, pikiran, rasionalisme, empirisme, intuisi,
konstruktivisme, filsafat.

~ 204~


mailto:tayuliaputri@gmail.com
mailto:reskiandini251@gmail.com
mailto:mustainahnana3@gmail.com
mailto:anitacandradewi@unm.ac.id

PENDAHULUAN

Pencarian tentang hakikat realitas dan pengetahuan adalah salah satu masalah yang paling
penting dan tidak akan pernah berakhir dalam sejarah pemikiran manusia. Selama bertahun-tahun,
dari filsuf Yunani Kuno seperti Plato dan Aristoteles hingga filsuf modern seperti Immanuel Kant
dan Edmund Husserl, manusia telah dihadapkan pada pertanyaan dasar seperti "Apakah realitas
itu?" Bagaimana kita bisa menemukannya? Apakah pandangan kita tentang dunia benar-benar
dunia nyata, atau hanya gambaran dalam benak kita? Pertanyaan-pertanyaan ini membuka ruang
untuk kajian filsafat yang disebut epistemologi. Epistemologi adalah disiplin ilmu yang
menyelidiki sumber, struktur, batas, dan validitas pengetahuan.

Epistemologi tidak hanya membahas bagaimana manusia memperoleh pengetahuan, tetapi juga
bagaimana pengetahuan dibentuk, dikonstruksi, dan dikaitkan dengan dunia nyata. Realitas tidak
dapat dilihat sebagai entitas yang sepenuhnya objektif dan tidak tergantung pada pengamatan
subjek dalam situasi ini. Sebaliknya, realitas sering kali muncul sebagai hasil dari interaksi
kompleks antara dunia luar dan pikiran manusia. Dengan kata lain, dunia sebagaimana kita
memahaminya adalah hasil dari proses penyaringan, penafsiran, dan pengorganisasian yang
dilakukan oleh pikiran manusia. Ini menghasilkan pemahaman bahwa dunia yang kita huni, sejauh
yang kita ketahui, terdiri dari dunia dalam pikiran manusia.

Banyak pendekatan epistemologis muncul dari perspektif ini. Misalnya, idealisme menekankan
bahwa realitas tidak dapat dilepaskan dari pikiran dan pengalaman subyektif manusia, sedangkan
realisme berpendapat bahwa realitas ada secara independen dari kesadaran manusia. Menurut
konstruktivisme epistemologis, sebaliknya, pengetahuan bukanlah representasi pasif dari dunia
objektif; sebaliknya, pengetahuan diciptakan oleh subjek yang mengetahui. Dalam bidang
kontemporer, filsafat bahasa dan fenomenologi menekankan bagaimana bahasa, pengalaman
langsung, dan kesadaran membentuk struktur realitas yang kita pahami.

Kajian epistemologi terhadap realitas juga merupakan bagian dari evolusi ilmu pengetahuan.
Pengamatan dan teori dalam sains kontemporer tidak hanya digunakan untuk "menemukan"
kenyataan, tetapi juga membentuk cara kita "melihat" dan "mengartikan" kenyataan. Dalam fisika,
misalnya, teori relativitas menunjukkan bahwa ruang dan waktu bukanlah entitas absolut;
sebaliknya, mereka bergantung pada kerangka acuan pengamat. Hal ini menunjukkan bahwa fakta
tidak terpengaruh oleh perspektif dan struktur pikiran manusia, bahkan dalam sains, yang dianggap
sebagai jenis pengetahuan yang paling objektif.

Oleh karena itu, untuk memahami realitas dan pengetahuan, seseorang harus selalu berpikir kritis
tentang mekanisme berpikir, asumsi dasar, dan alat kognitif yang digunakan manusia. Dunia
pikiran bukan sekadar dunia khayalan; itu adalah representasi aktif dan dinamis dari realitas yang
dapat diakses melalui kesadaran, persepsi, dan rasionalitas. Dengan mempelajari epistemologi
tentang hubungan antara subjek dan objek, pikiran dan realitas, kita dapat lebih memahami

~ 205~



bagaimana manusia membuat makna, membuat ilmu pengetahuan, dan hidup dalam dunia yang
selalu ditafsirkan.

Dalam artikel ini, kami akan membahas secara mendalam bagaimana epistemologi memberikan
kerangka konseptual untuk memahami dunia sebagai konstruksi mental yang berakar pada
pengalaman subyektif tetapi tidak sepenuhnya terlepas dari dunia objektif. Pembahasan ini akan
menunjukkan bahwa pemahaman kita tentang realitas sangat bergantung pada apa yang ada "di
luar" dan apa yang terjadi "di dalam" pikiran manusia. Ini akan dicapai dengan meninjau teori
epistemologis klasik dan kontemporer. Oleh karena itu, memahami dunia dalam pikiran adalah
langkah penting menuju pemahaman kritis diri sendiri, realitas, dan pengetahuan.

METODE PENELITIAN

Sebagai strategi utama dalam penelitian ini, pendekatan kualitatif digunakan. Pendekatan
kualitatif dipilih karena sesuai dengan karakteristik kajian filosofis yang berfokus pada eksplorasi
mendalam terhadap ide, konsep, dan perspektif filsuf tentang realitas dan pengetahuan. Dalam
konteks epistemologi, pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna, menafsirkan
pemikiran filosofis, dan memperoleh pemahaman konseptual yang tidak dapat dicapai melalui
pendekatan kuantitatif.

Sebagai metodologi penelitian, studi pustaka dilakukan dengan meninjau dan mempelajari
berbagai karya akademik, baik klasik maupun kontemporer, yang berkaitan dengan epistemologi,
realitas, dan struktur kognitif manusia. Penelitian ini bergantung pada buku-buku filsafat dari
tokoh-tokoh penting seperti René Descartes, Immanuel Kant, John Locke, dan David Hume, serta
pemikir modern seperti Edmund Husserl, Thomas Kuhn, dan Michel Foucault. Selain itu, untuk
memperluas pandangan dan memperluas cakupan analisis, disertasi, prosiding konferensi, dan
artikel jurnal ilmiah yang relevan juga digunakan sebagai referensi.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui pemilihan teks yang relevan dengan masalah
epistemologis seperti sumber pengetahuan, validitas kognisi, peran subjek dalam pemahaman
objek, dan perdebatan antara realisme dan idealisme. Setelah mendapatkan data, peneliti
mengklasifikasikan dan mengkategorikan konsep utama untuk kemudian dianalisis secara
menyeluruh.

Metode deskriptif-analitis dan komparatif digunakan untuk menganalisis data; metode deskriptif
menggambarkan teori-teori atau pandangan epistemologis secara rinci dan terstruktur, sedangkan
metode analitis dan komparatif mengevaluasi perbedaan dan kesamaan antara berbagai pendekatan
filosofis terhadap hubungan antara pikiran dan realitas. Tujuan analisis ini tidak hanya
memberikan uraian tentang ide-ide para tokoh, tetapi juga mengevaluasi dampak filosofis dan
metodologisnya terhadap pemahaman kita tentang pengetahuan sebagai hasil dari pemikiran
manusia dan refleksi dari dunia luar.

~ 206"~



Diharapkan bahwa artikel ini akan menyajikan analisis epistemologis yang mendalam, sistematis,
dan kritis terhadap hubungan antara dunia pikiran dengan dunia luar. Ini juga akan menjelaskan
posisi epistemologi dalam menjembatani keduanya dalam proses mendapatkan pengetahuan yang
benar.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Istilah epistemologi berasal dari kata Yunani episteme mendudukkan, menempatkan, atau
meletakkan. Sering dikaitkan juga dengan gnosis (dari kata gignosko) yang berarti menyelami,
mendalami (Watloly, 2001:26). Episteme lebih mengandung sedangkan gnosis lebih mendekati
pengetahuan dalam arti pengertian batin. Istilah gnosis mengarah pada gnosisologi yaitu
epistemologi khusus yang berbicara tentang ketuhanan (Mintaredja, 2003:9). Epistemologi kadang
juga disebut teori pengetahuan (theory of knowledge), sebab merupakan suatu kajian filosofis yang
memuat telaah kritis tentang dasardasar teoretis pengetahuan. Menurut Pranarka (dalam Watloly,
2001:26), epistemologi kadangkala secara semantik dikaitkan, bahkan disamakan pula dengan
suatu disiplin yang disebut critica atau criteriologica (dari kata krinomai) yang berarti mengadili,
memutuskan, dan menempatkan. Criteriologica (kriteriologi) dapat diartikan sebagai epistemologi
yang berbicara tentang kriteria-kriteria bagi suatu pengetahuan benar yang akurat dan adikuat
(Mintaredja, 2003:9). Epistemologi sering juga disebut dengan istilah logika material, yang
berbicara tentang objek acuan bagi suatu konstruksi logis pemikiran. Artinya, logika material
mempelajari hal pengetahuan, kebenaran, kepastian yang sama dengan lingkup epistemologi
(Wahyudi, 2007:3). Melalui istilah-istilah ini, jelas epistemologi merupakan suatu tindakan atau
upaya intelektual untuk mengadili dan memutuskan pengetahuan yang benar dan yang tidak benar,
serta mendudukkan pengetahuan di dalam tempat yang sebenarnya.

Pengetahuan manusia adalah titik tolak kemajuan filsafat, untuk membina filsafat yang kukuh
tentang semesta (universe) dan dunia. Maka sumber-sumber pemikiran manusia, kriteria-kriteria,
dan nilai-nilainya tidak ditetapkan, tidaklah mungkin melakukan studi apa pun, bagaimanapun
bentuknya. Salah satu perdebatan besar itu adalah diskusi yang mempersoalkan sumbersumber dan
asal-usul pengetahuan dengan meneliti, mempelajari dan mencoba mengungkapkan prinsip-
prinsip primer kekuatan struktur pikiran yang dianugerahkan kepada manusia. Maka dengan
demikian ia dapat menjawab pertanyaan-pertanyaan berikut ini: Bagaimana pengetahuan itu
muncul dalam diri manusia? Bagaimana kehidupan intelektualnya tercipta, termasuk setiap
pemikiran dan kinsep-konsep (nations) yang muncul sejak dini ? dan apa sumber yang memberikan
kepada manusia arus pemikiran dan pengetahuan ini ? Sebelum menjawab semua pertanyaan-
petanyaan di atas, maka kita harus tahu bahwa pengetahuan (persepsi) itu terbagi, secara garis
besar, menjadi dua. Pertama, konsepsi atau pengetahuan sederhana. Kedua tashdiq (assent atau
pembenaran), yaitu pengetahuan yang mengandung suatu penilaian. Konsepsi dapat dicontohkan
dengan penangkapan kita terhadap pengertian panas, cahaya atau suara. Tashdiq dapat dicontohkan
dengan penilaian bahwa panas adalah energi yang datang dari matahari dan bahwa matahari lebih

~ 207"~



bercahaya daripada bulan dan bahwa atom itu dapat meledak. Jadi antar konsepsi dan tashdiq
sangat erat kaitannya, karena konsepsi merupakan penangkapan suatu objek tanpa menilai objek
itu, sedangkan tashdiq, adalah memberikan pembenaran terhadap objek. Pengetahuan yang telah
didapatkan dari aspek ontologi selanjutnya digiring ke aspek epistemologi untuk diuji
kebenarannya dalam kegiatan ilmiah. Menurut Ritchie Calder proses kegiatan ilmiah dimulai
ketika manusia mengamati sesuatu. Dengan demikian dapat dipahami bahwa adanya kontak
manusia dengan dunia empiris menjadikannya ia berpikir tentang kenyataan-kenyataan alam.
Setiap jenis pengetahuan mempunyai ciri yang spesifik mengenai apa, bagaimana dan untuk apa,
yang tersusun secara rapi dalam ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Epistemologi itu sendiri
selalu dikaitkan dengan ontologi dan aksiologi ilmu. Persoalan utama yang dihadapi oleh setiap
epistemologi pengetahuan pada dasarnya adalah bagaimana cara mendapatkan pengetahuan yang
benar dengan mempertimbangkan aspek ontologi dan aksiologi masing-masing ilmu.

A. PAHAM EPISTEMOLOGI REALISME
1. Pengetahuan sebagai suatu Proses Indrawi

Aristoteles (384-322 SM) adalah seorang realis yang berbeda dengan gurunya Plato. Aristoteles
menekankan adanya prinsip-prinsip pertama dari alam (the first principles of nature), di mana
diadakan sistematisasi atas data-data alam. Sebagai seorang realis ia mendasarkan pemikirannya
pada pengalaman. Lorens Bagus (2005:81) mencatat bahwa Aristoteles mendasarkan kebenaran
pengetahuan manusia bukan pada dunia gagasan yang transenden, yang terpilah dan terpisah dari
hal-hal pengalaman sehari-hari (seperti dalam Platonisme), melainkan pada forma (ide) yang
termuat dalam benda-benda, dan yang berhubungan dengan konsepkonsep manusia yang objektif
dan nyata. Ayn Rand (1979:2) menyebutkan paham Platonis mengenai idea dimensi realitas lain
dan bahwa konkrit yang kita persepsikan hanyalah merupakan cerminan yang tidak sempurna,
namun konkret tersebut menyebabkan timbulnya abstraksi dalam pikiran kaum Aristotelian
berpendapat bahwa abstraksi itu ada dalam realitas, namun abstraksi tersebut hanya ada dalam
konkret, dalam bentuk esensi metafisik, dan konsep kita tersebut mengacu pada esensi ini. Bagi
kaum Aristotelian, pengalaman indrawi dan abstraksi intelektual bekerja sama dalam pembentukan
dan pengembangan pengetahuan manusia. Jadi, Aristoteles bersifat objektif di dalam hal
pengembangan pengetahuan manusia. Menurut Aristoteles, pada pengenalan dan pengalaman
indrawi seseorang memberikan pengetahuan tentang bentuk benda tanpa materinya. Terkait
dengan hal tersebut, Harun Hadiwijono (1980:52) mencatat bahwa pengetahuan persepsi yang
dimaksudkan Aristoteles adalah pengetahuan yang tergantung pada elemen fisik dalam organ indra
yang pada individuindividu berbeda dan bervariasi, bahkan dengan manusia yang sama dalam
lingkup yang berbeda. Alexis Carrel (1987:27) menyetujui kebenaran pendapat yang menunjukkan
bahwa pengetahuan indrawi yang dimiliki manusia diperoleh melalui kemampuan indranya,
namun selalu bersifat relasional. Melalui indranya, manusia mengatasi tahap hubungan yang
semata-mata fisik-vital dan masuk ke dalam medan intensional, walaupun masih sangat sederhana.

~ 208 ~



Jadi, pengetahuan harus selalu berisi kenyataan yang dapat diindrawi. Kenyataan tersebut harus
selalu merangsang budi kita, kemudian diolah oleh akal pikir. Sementara itu, dalam pengenalan
rasional, rasio manusia tidak terbatas aktivitasnya. Rasio dapat mengenal hakikat sesuatu, jenis
sesuatu, dan sasaran rasio lebih umum dibanding sasaran indra. Pengetahuan rasional atau
konseptual adalah tidak tergantung pada organ indra, sehingga akan sama untuk setiap orang,
indra-indra menginformasikan impresi individu, tetapi akal atau intelek memproduksi
pengetahuan universal atau kebenaran (Wahyudi, 2007:90). Aristoteles berpikir bahwa semua
manusia bertumpu pada sensasi-sensasi yang diderivasi dari pengalaman khusus, dan melalui
pengalaman khusus akal menyaring (ekstrak) bentuk (universal) dalam kelas objek tersebut. Hal
itu menghasilkan konsep-konsep (bukan persepsi) sehingga membuat akal mampu untuk berpikir
dalam term abstrak yang secara relative bebas dari ketergantungan pada elemen fisik yang
diasosiasi.

Bas van Fraasen (dalam Boyd et. al., 1993:324) mencatat bahwa dalam teori Aristoteles
disebutkan tentang aktivitas ilmiah yang dibagi menjadi dua bagian yaitu demonstration
(silogisme) dan explanation (penjelasan). Maksudnya, dengan demonstrative pengetahuan ilmiah
dapat dihasilkan. Premis dari pengetahuan demonstratif haruslah benar, primer, langsung,
diketahui dengan baik dan mendahului kesimpulan, yang selanjutnya dihubungkan dengannya
sebagai akibat dari suatu sebab. Jadi, premis tersebut adalah sebab dari kesimpulan, mendahului,
dikethui dengan baik, dan merupakan penyebab. Tentu, dari situlah kita memiliki ilmu
pengetahuan tentang sesuatu, hanya ketika kita mengetahui sebab, ia diketahui sebagai pendahulu
(pada waktu pengenalan indrawi), ia bukan merupakan pemahaman tentang arti, tetapi
pengetahuan tentang fakta. Tentu, objek yang diketahui, melalui indra, bertujuan untuk diketahui
manusia, sehingga premis-premis pengetahuan demonstratif harus primer.

Alasannya, karena inilah yang seharusnya menjadi dasar kebenaran. Bila seseorang
menyelidiki ilmu melalui demonstratif, ia seharusnya tidak hanya punya pengetahuan yang lebih
baik tentang dasar kebenaran, tetapi juga menciptakan kepastian. Selanjutnya, mengenai
explanation, dapat dimengerti bahwa pernyataan dalam pengetahuan tidaklah diperoleh karena
bawaan dalam bentuk yang sudah ditentukan, juga bukan dikembangkan dari pernyataan tertinggi
lainnya, tetapi dari persepsi indra (banding Trusted 1981:70-71). Tentu, dari penggunaan indra
ditemukan persepsi khusus, namun muatannya universal. Berkaitan dengan pandangan Aristoteles
tersebut, Wahyudi (2007:94) menjelaskan bahwa premis primer dapat diketahui melalui induksi,
yaitu metode yang dengannya persepsi indra mendapatkan sesuatu yang universal.

Artinya, tidak ada pengetahuan tentang premis pokok, pengetahuan tidak dapat menjadi
benar kecuali berdasar pada intuisi. Model berpikir benar hanya ada pada ilmu pengetahuan,
sedangkan intuisi akan menjadi sumber yang orisinal dari pengetahuan ilmiah. Sumber orisinal
tergenggam dalam premis pokok, yaitu selama ilmu sebagai keseluruhan yang terhubung sebagai
sumber osisinal dalam keseluruhan badan fakta. Berdasarkan teori Aristoteles ini, ia memilahkan
pengetahuan rasional menjadi tiga jenis, yaitu : 1. Pengetahuan Produksi, yaitu pengeta-huan
tentang pembentukan hasil-hasil budaya atau seni yang artistik. 2. Pengetahuan Praktis, yaitu

~ 209~



pengetahuan tentang tindakan manusia sehari-hari dalam hubungannya dengan manusia lain.
Misalnya:etika, ekonomi, dan politik. 3. Pengetahuan Teoritik, yaitu pengeta-huan yang objeknya
tentang hal-hal yang tidak dapat berubah, abadi, tidak dapat terpisahkan dari benda yang menjadi
objek pengetahuan. Misalnya:matematika, fisika, metafisika.

Hal yang penting dicatat, yaitu pencerapan indrawi tidak melibatkan suatu inferensi.
Masing-masing indra kita, baik yang luar maupun dalam, merupakan medium quo melalui mana
objek fisik hadir pada kesadaran kita. Pemaparan yang benar tentang suatu pengalaman indrawi
adalah langsung tentang objek fisik dan kualitas indrawinya. Dari mana kita, kemudian secara
tidak langsung membuat inferensi tentang adanya suatu benda atau objek fisik. Kita akan
menyadari hal-hal tersebut ketika kita mencoba menjelaskan apa yang kita alami secara indrawi
dan memaparkannya. Berkenaan dengan peran indra dalam proses pengetahuan manusia, di situlah
kita mengambil direct mediate realism) (Sudarminta, 2002:80).

Berdasarkan uraian tentang pengetahuan adalah suatu proses indrawi, dapat disimpulkan
bahwa pengetahuan indrawi merupakan hasil pencerapan kelima indra manusia, yakni penglihatan
melalui indra mata, pendengaran lewat indra telinga, penciuman melalui indra hidung, peraba
lewat indra kulit, dan perasa melalui indra lidah. Objek-objek yang konkrit atau segala hal yang
didapatkan dan ditangkap oleh kelima indra ini melahirkan pengetahuan yang bersifat indrawi.
Peosesnya sangat sederhana, yaitu apa yang dilihat, dirasakan, didengar, disentuh, dan dicium
masuk ke dalam otak, kemudian menghasilkan pengetahuan. Pengetahuan ini belum
tersistematisasi dan terstruktur, melainkan hanya ditangkap begitu saja oleh indra dan akal budi.
Sihotang (2009:93-94) mencatat bahwa pengetahuan indrawi memiliki dua sifat, yakni singular
dan langsung. Dikatakan singular karena mengacu kepada objek tertentu.

Misalnya:ketika seseorang melihat pohon, ia melihat pohon tertentu, bukan pohon secara
umum. Demikian juga kalau seseorang membayangkan mobil, mobil yang dia bayangkan adalah
mobil tertentu yang pernah ia lihat. Sementara yang disebut bersifat langsung karena hubungan
langsung dengan objek-objek konkrit membawa pengetahuan bagi subjek. Mengambil contoh tadi,
ketika seseorang melihat pohon, ia berhubungan langsung dengan pohon. Penglihatannya tentang
pohon secara langsung menghasilkan pengetahuan tentang pohon tertentu. Demikian halnya ketika
orang melihat mobil, ia berhubungan langsung dengan mobil. Penglihatannya terhadap mobil
menghasilkan pengetahuan secara langsung tentang mobil tertentu.

2. Realisme, Pengetahuan yang Nyata

Pengetahuan disebut benar kalau sesuai dengan kenyataan (realis). Kenyataan Aliran ini
dikenal sebagai realisme (res = kenyataan). Dalam paham realisme, kita meyakini bahwa objek
fisik atau benda yang kita alami secara indrawi itu real atau nyata-nyata ada, bukan suatu hasil
imajinasi kita sendiri, dan adanya tidak tergantung dari kita atau siapapun yang mengalaminya.
Robert Audi (1998:239) menyebutkan, kebenaran yang muncul dari pikiran yang dihasilkan atas
kesadaran terhadap objek yang nampak lewat indra adalah sebuah paham realisme. Objek fisik itu,
dalam arti tertentu ditemukan dan bukan diciptakan. Filsafat realisme mengakui bahwa dalam

~210~



proses pengetahuan, subjek bersifat aktif. (aletheia). Kegiatan subjek tidak bersifat mencipta atau
membentuk, tetapi bersifat intuslegere (mengungkapkan) sampai pada kenyataan dengan sifatnya
yang multidimensional, Dalam filsafat realisme, aktifitas subjek diakui dan termasuk hakikat saya
mengenal. Dalam mengenal, bukan kenyataan yang berubah, melainkan subjek yang berubah dan
diperkaya oleh pengetahuan. Jadi pengetahuan merupakan hasil keaktifan subjek, seperti yang
dikatakan oleh H. ViglinR Maksudnya, mengenal dan menjadi sadar adalah aktifitas (feri
objectum), bukan persatuan fisik, melainkan persatuan rohaniah. Aktifitas mengenal dirumuskan
sebagai trahere on ad logon (on menjadi logos), kenyataan (On) menjadi perkataan (logos / verbum
internum et externum). Jadi, karena kesatuan objek dengan subjek, objek menjadi milik
sayamerupakan kejadian dalam subjek dan proses penyadaran adalah kegiatan subjek, dari segi
isinya subjek sama sekali tergantung pada objek.

Objek bukanlah ciptaan subjek. Apa yang diketahui ditentukan oleh objek. Subjek dalam
hal orientasi dan spesifikasi bergantung pada objek. Subjek dapat memberikan perhatian lebih
kepada aspek tertentu, sehingga untuk mencapai pengetahuan yang benar, manusia sebagai subjek
harus membiarkan kenyataan berbicara. Pengetahuan disebut benar sesuai dengan apa yang
dinyatakan oleh kenyataan. Aktifitas subjek inilah yang merupakan activitas receptive (aktifitas
reseptif).

Dalam realisme tradisi Aristoteles (juga Thomas Aquinas), dasar sifat umum dan perlu
adalah kenyataan sendiri. Berkat budi, kenyataan menjadi nyata. Budi bersifat membukakan
(detegens). Kenyataan bersifat multidimensional, begitupun dengan kebenaran, sehingga dasar
(Snijders, 2006:152-153). Titik tolak pengamatan ini terletak pada dimensi-hakikat. Selanjutnya,
pengetahuan merupakan dialog budi dengan realitas. Dalam dialog ini, budi hadir sebagai lumen.
Budi manusia bukan abscondens (menyembunyikan), melainkan detegens (membuka). Inilah
realisme dalam tradisi Aristoteles-Thomas Aquinas (kontra dengan tradisi Plato-Descartes-Kant).

B. Metode Memperoleh Pengetahuan
1) Metode Abduksi

Prinsip usaha ilmu pengetahuan adalah mengumpulkan dan menemukan klarifikasi atau
klarifikasi atas informasi. Setiap siklus yang terdiri dari penemuan dan penyusunan teori terjadi
dalam kepribadian peneliti. Interaksi yang terjadi di otak C.S. Peirce ini disebut dengan
penjambretan. Pada tahap awal penalarannya, Peirce melihat penjambretan sebagai jenis induksi
yang terdiri dari tiga saran, yaitu saran khusus tentang undang-undang (aturan), saran tentang
(kasus), dan saran tentang tujuan (hasil). Dalam penculikan, hukum, kasus dan keputusan dibentuk
dalam logika yang terdiri dari alasan penting, alasan kecil dan tujuan. Bagaimanapun, setelah 1893,
Peirce memahami bahwa abduk adalah sesuatu yang berada di luar struktur yang sah, namun
merupakan tahap awal dari pemeriksaan logis. Penculikan adalah jenis logika yang berangkat dari
kenyataan atau kasus. Oleh karena itu, penjambretan terlebih dahulu menawarkan teori yang dapat
memberikan klarifikasi terhadap realitas dan kasus saat ini. Sebagai logika realitas, spekulasi yang
dihasilkan dalam penculikan menurut Peirce memiliki dua kualitas, lebih spesifik: Pertama,

~211~



penculikan menawarkan teori yang memberikan kemungkinan klarifikasi atau klarifikasi
potensial. Spekulasi hanya kapasitas sebagai tebakan atau tebakan yang sebenarnya harus
ditunjukkan melalui siklus cek. Kedua, teori informasi memberikan klarifikasi tentang realitas
yang belum diklarifikasi dan tidak dapat diperhatikan secara langsung. Terhadap positivisme A.
Comte, seperti yang ditunjukkan oleh Peirce, setiap teori harus dikonfirmasi, namun tidak harus
ditunjukkan dengan persepsi langsung. Cukuplah jika teori tersebut dapat menjelaskan realitas
yang diperhatikan dan ada yang masuk akal untuk dikonfirmasi melalui pengalaman masa depan.

2) Metode Induksi

Pendaftaran adalah pemikiran yang bergantung pada kasus yang unik atau spesifik. Dari
redundansi kasus umum yang serupa, kemudian, pada saat itu menyimpulkan kenyataan yang
menjadi hukum keseluruhan. Determinisme selalu bergantung pada penerimaan, menyiratkan
bahwa perspektif kausalitas (A menyebabkan B) berubah menjadi praanggapan wajib militer.
Demikian juga pedoman pengulangan atau redundansi juga merupakan premis dari metodologi ini
harus menerima bahwa apa yang akan datang secara konsisten setara dengan masa lalu untuk
menyetujui pemikiran induktif. Menurut J. Guibert, metodologi induktif menggabungkan empat
tahap yang saling terkait dengan jenis pengembangan dan pemikiran tertentu. Langkah awal adalah
membatasi item yang akan dipertimbangkan dan memilih strategi pemeriksaan. Teknik ini akan
mengkoordinasikan pengembangan tujuan eksplorasi. Langkah selanjutnya adalah memperhatikan
realitas dengan mengumpulkan informasi poin demi poin dan penggambaran realitas. Persepsi ini
membuat pengembangan penelitian masih bersifat relatif. Langkah ketiga adalah menyusun data
(urutan dan estimasi), mengukur konsekuensi persepsi, dan mulai mengembangkan yang
ditunjukkan oleh tipologi tertentu. Langkah keempat, menguraikan hasil untuk memiliki opsi
untuk memperjelas dan memahami keajaiban. Tujuan definitif adalah pengembangan klarifikasi
keajaiban.

3) Metode Deduksi

Pemikiran deduktif dimulai dari yang umum dan kemudian menyampaikan yang khusus.
Dalam pemikiran deduktif yang sah, tujuan berasal dari premis sedemikian rupa sehingga realitas
tempat mendorong realitas akhir. Kepentingan ini terpenuhi, misalnya dalam logika: Semua orang
akan mewariskan (alasan penting). Karel adalah individu (alasan kecil). Jadi, Karel akan gigit debu
(akhir). Strategi derivasi tergantung pada pemikiran yang berangkat dari hukum atau aturan yang
ada diatur sebagai spekulasi nanti diikuti oleh realitas untuk sebuah fakta. Kemudian, ilmuwan
menyimpulkan hasil spekulasi umum yang kemudian diujicobakan. Jadi, tahap awal dari teknik
ini bukan dari realitas yang diperhatikan untuk dihubungkan atau diungkapkan, tetapi lebih pada
upaya untuk mengklarifikasi realitas terkini dari pengembangan hipotesis dan kemudian mencoba
untuk memeriksa keabsahannya. Akibatnya, metodologi ini sering disebut deduktif teoritis.

4) Metode Dialektika

~212~



Kemungkinan metodologi dialektif sebagian besar dikembangkan oleh Friedrich Hegel
pada abad XIX. Tahap awal untuk metodologi ini adalah hipotesis bahwa kebenaran terus menerus
meniadakan. Sebuah pernyataan jarang benar-benar jelas dan lebih jauh lagi tidak pernah benar-
benar salah. Gerak pemikiran argumentatif perlu memahami realitas melalui perpotongan tiga
tahap, yaitu proposisi spesifik (posisi), lawan langsung (pembatalan polisi), dan perpaduan
(sanggahan pembatalan).

Dalam tulisan ini diambilkan pendapat Jujun S. Suriasumantri dan Cecep Sumarna yang
mengatakan bahwa sumber pengetahuan itu ada tiga; masing masing Empirisme, Rasionalisme
dan Intuisi-Wahyu.

C. Empirisme

Kata ini berasal dari kata Yunani empeirikos, artinya pengalaman. Menurut aliran ini
manusia memperoleh pengetahuan melalui pengalamannya. Dan bila dikembalikan kepada kata
Yunaninya, pengalaman yang dimaksud adalah pengalaman inderawi. Manusia tahu es dingin
karena ia menyentuhnya, gula manis karena ia mencicipinya (Ahmad Tafsir, 2003: 24). Empirisme
ialah paham filsafat yang mengajarkan bahwa yang benar ialah yang logis dan ada bukti empiris
(Ahmad Tafsir, 2004: 31). Pengetahuan inderawi bersifat parsial, itu sebabkan oleh adanya
perbedaan antara indera yang satu dengan yang lainnya, berhubungan dengan sifat khas psikologis
indera dan dengan objek yang dapat ditangkap sesuai dengannya. Setiap indera penangkap aspek
yang berbeda mengenai barang atau makhluk yang menjadi objeknya. Jadi pengetahuan inderawi
berada menurut perbedaan indera dan terbatas pada skabilitas organ-organ tertentu (Anton Bakker,
dan Ahmand Charris Zubair, 1994: 22). Pendidik di MAN Sakatiga Kabupaten Ogan Ilir Provinsi
Sumatera Selatan.

1. Teori empirikal mengatakan bahwa penginderaan adalah satu-satunya yang membekali akal
manusia dengan konsepsi-konsepsi dan gagasan-gagasan dan (bahwa potensi mental akal budi)
adalah potensi yang tercermin dalam berbagai persepsi inderawi. Jadi, ketika kita mengindera
sesuatu, kita dapat memiliki suatu konsepsi tentangnya -yakni menangkap form dari sesuatu itu
dalam akal-budi kita. Adapun gagasan yang tidak terjangkau oleh indera, tidak dapat diciptakan
oleh jiwa, tak pula dapat dibangunnya secara esensial dan dalam bentuk yang berdiri sendiri (Baqir
Ash-Shadr, Muhammad, 1994: 32). Selanjutnya Muhammad Baqir Ash-Shadr (1994: 32),
mengatakan akal budi, berdasarkan teori ini, hanyalah mengelola konsepsi-konsepsi gagasan
inderawi. Hal itu dilakukannya dengan menyusun konsepsi-konsepsi tersebut atau membaginya.
Dengan begitu ia mengkonsepsikan sebungkah gunung emas atau membagi-bagi pohon kepada
potongan-potongan dan bagian-bagian atau dengan abstraksi dan universalisasi. Misalnya dengan
memisahkan sifat-sifat dari bentuk itu, dan mengabstraksikan bentuk itu dari sifat-sifatnya yang
tertentu agar darinya akal dapat membentuk suatu gagasan universal. Jadi, langkah pertama dalam
proses mendapat pengetahuan adalah hubungan primer dengan lingkungan luar —inilah tahap
penginderaan. Langkah kedua, adalah akumulasi —yakni pengurutan dan pengorganisasian —semua

~ 213~



pengetahuan yang telah kita dapatkan persepsi-persepsi inderawi (Baqir Ash Shadr, Muhammad,
1994: 33).

2. Rasionalisme Rasionalisme adalah paham yang mengatakan bahwa akal itulah alat pencari dan
pengukur pengetahuan. Pengetahuan dicari dengan akal, temuannya diukur dengan akal pula.
Dicari dengan akal itulah dicari dengan berfikir logis. Diukur dengan akal artinya diuji apakah
temuan itu logis atau tidak. Bila logis benar; bila tidak salah. Dengan akal inilah aturan untuk
manusia dan alam itu dibuat. Ini juga berarti bahwa kebenaran itu bersumber pada akal (A. Tafsir,
2004: 30-31). 2 Teori rasionalis adalah teori para filosof Eropa seperti Descartes (1596 1650) dan
Immanuel Kant ( 1724 — 1804 ) dan lain-lain. Teori-teori tersebut terangkum dalam kepercayaan
adanya dua sumber bagi kosepsi. Pertama, penginderaan (sensasi). Kita mengkonsepsikan panas,
cahaya, rasa, dan suara karena penginderaan kita terhadap semua itu. Kedua, fitriah, dalam arti
bahwa akal manusia memiliki pengertian-pengertian dan konsepsi-konsepsi yang tidak muncul
dari indera. Tetapi ia sudah ada (tetap) dalam lubuk fitriah. Jiwa menggali gagasan tertentu dari
dirinya sendiri (Baqir Ash-Shadr, Muhammad, 1994: 28-29). Menurut Muhammad Baqir Ash-
Shadr (1994: 31) ada penafsiran lain tentang teori rasionalisme adalah bahwa gagasan-gagasan
fitri itu ada dalam jiwa secara potensial. la mendapatkan sifat fitri bukan bersumber dari indera.
Tetapi ia dikandung oleh jiwa tanpa disadarinya. Meskipun demikian, dengan integrasi jiwa, ia
menjadi pengetahuan dan informasi yang kita ingat kembali, lantas bangkit secara baru sama
sekali, setelah sebelumnya ia tersembunyi dan ada secara potensial. Selanjutnya Muhammad Baqir
Ash-Shadr (1994: 37) mengatakan dalam pandangan kaum rasionalis, pengetahuan manusia
terbagi menjadi dua , pertama, pengetahuan yang mesti, yaitu bahwa akal mesti mengakui suatu
proporsi tertentu tanpa mencari dalil atau bukti kebenarannya. Akal, secara alami mesti
mencarinya, tanpa bukti dan penetapan apapun, kedua, informasi dari pengetahuan teoritis, akal
tidak akan mempercayainya kebenaran beberapa proporsi, kecuali dengan pengetahuan-
pengetahuan pendahulu.

3. Intuisi-Wahyu Intuisi merupakan pengetahuan yang didapatkan tanpa melalui proses penalaran
tertentu. Seseorang yang sedang terpusat pemikirannya pada suatu masalah tiba-tiba saja
menemukan jawaban atas permasalahan tersebut. Jawaban atas permasalahan yang sedang
dipikirkannya muncul dibenaknya bagaikan kebenaran yang membukakan pintu. Suatu masalah
yang kita pikirkan, yang kemudian kita tunda karena menemui jalan buntu, tiba-tiba muncul 3
dibenak kita yang lengkap dengan jawabannya (Jujun S Suriasumantri, 2005: 53). Selanjutnya
menurut Jujun (2005: 53), Intuisi bersifat personal dan tidak bisa diramalkan. Pengetahuan intuisi
dapat dipergunakan sebagai hipotesis bagi analisis selanjutnya dalam menentukan benar tidaknya
pernyataan yang dikemukakan. Kegiatan intuisi dan analisis bisa saling membantu dalam
menentukan kebenaran. Bagi Maslow intuisi merupakan pengalaman puncak (peak experience)
sedangkan bagi Nietzchen intuisi merupakan inteligensi yang paling tinggi. Menurut Henry
Bergson (dalam A. Tafsir, 2004: 27) intuisi adalah hasil dari evolusi pemahaman yang tertinggi.
Kemampuan ini mirip dengan insting, tetapi berbeda dengan dan kebebasannya. Pengembangan
kemampuan ini (intuisi) memerlukan suatu usaha. Kemampuan inilah yang dapat memahami

~214~



kebenaran yang utuh, yang tetap, yang unique. Instuisi ini menangkap objek secara langsung tanpa
melalui pemikiran. Jadi, akal dan indera hanya mampu menghasilkan pengetahuan yang tidak utuh
(spatial), sedangka instuisi dapat menghasilkan pengetahuan yang utuh, tetap. Ada sebuah isme
lagi yang barang kali mirip dengan intusionisme, yaitu ilumirasionisme. Aliran ini berkembang
dikalangan tokoh agama, yang didalam agama Islam disebut Ma’rifah, yaitu pengetahuan yang
datang dari Tuhan melalui pencerahan dan penyinaran. Pengetahuan tersebut akan dieroleh oleh
orang yang hatinya telah bersih, telah siap, dan telah sanggup menerima pengetahuan tersebut
(Amsal Bakhtiar, 2005: 108). Selanjtnua menurut Amsal Bakhtiar (2005: 108-109) kemampuan
menerima secara langsung itu diperoleh dengan cara latihan (riyadhah). Metode ini secara umum
dipakai dalam Tharigat dan Tasawuf. Konon kemampuan orang-orang itu sampai bisa melihat
Tuhan, berbincang dengan Tuhan, melihat surga, neraka dan alam ghaib lainnya. Dari kemampuan
ini dapat dipahami bahwa mereka tentu mempunyai pengetahuan tingkat tinggi yang banyak sekali
dan meyakinkan pengetahuan itu diperoleh bukan lewat indera dan bukan lewat akal, melainkan
lewat hati.

4. Adapun perbedaan antara intuisis dengan ma’rifat dalam filsafat Barat dalam Islam adalah kalau
intuisi diperoleh lewat perenungan dan pemikiran yang konsisten, sedangkan dalam Islam ma’rifat
diperoleh lewat perenungan dan penyinaran (Baharuddin Salam, 2000: 132). Pengetahuan dan
pencerahan ini dapat dianggap sebagai sumber pengetahuan. Sebab, jika pengetahuan
korespondensi melibatkan objek diluar dirinya, maka pengetahuan dengan pencerahan
menyadarkan bahwa pengetahuan yang luas harus didahului dengan pengetahuan tentang dirinya
sendiri (H.A Mustafa, 1997: 106). Wahyu merupakan pengetahuan yang disampaikan Tuhan
kepada manusia melalui para nabi-Nya yang diutusnya sepanjang zaman. Para nabi memperoleh
pengetahuan dari Tuhan tanpa upaya, tanpa susah payah, tanpa memerlukan waktu untuk
memperolehnya. Pengetahuan mereka terjadi atas kehendak Tuhan semesta. Tuhan mensucian jiwa
mereka dan diterangkan-Nya pula jiwa mereka untuk memperoleh kebenaran dengan jalan wahyu.
Pengetahuan dengan jalan ini merupakan kekhususan para nabi. Hal inilah yang membedakan
mereka dengan manusia-manusia lainnya. Akal meyakinkan bahwa kebenaran pengetahuan
mereka berasal dari Tuhan karena pengetahuan itu memang ada pada saat manusia biasa tidak
mampu mengusahakannya, karena hal itu memang diluar kemampuan manusia. Bagi manusia
tidak ada jalan lain kecuali menerima dan membenarkan yang berasal dari nabi (H.A Mustafa,
1997: 106). Agama merupakan pengetahuan bukan saja mengenali kehidupan sekarang yang
terjangkau pengalaman, namun juga mencakup masalah-masalah yang bersifat transedental seperti
latar belakang penciptaan manusia dan hari kiamat nanti. Pengetahuan ini didasarkan kepada
kepercayaan akan hal-hal yang ghaib (supernatural). Kepercayaan kepada Tuhan yang merupakan
sumber pengetahuan, kepercayaan kepada nabi sebagai perantara dan kepercayaan terhadap wahyu
sebagai cara penyampaian, merupakan dari penyusunan pengetahuan ini.

5. Kepercayaan merupakan titik tolak dalam agama. Suatu pernyataan harus dipercaya untuk dapat
diterima. Pernyataan ini bisa saja selanjutnya dikaji dengan metode lain. Secara rasional bisa dikaji
umpamanya apakah pernyataan-pernyataan yang terkandung didalamnya bersifat konsisten atau

~215~



tidak. Dipihak lain, secara empiris bisa dikumpulkan fakta-fakta yang mendukung pernyataan
tersebut atau tidak. Singkatnya, agama dimulai dengan rasa percaya, dan lewat pengkajian
selanjutnya kepercayan itu bisa meningkat atau menurun. Pengetahuan itu bersifat lain —seperti
pengetahuan —bertitik tolak sebaliknya, ilmu dimulai dengan rasa tidak percaya, dan setelah
melalui proses pengkajian ilmiah, kita bisa diyakinkan atau tetap pada pendirian semula.

~216~



dasarnya adalah (segala apa yang ada), baik yang kelihatan maupun yang tidak kelihatan (dimensi

empiris, etis, religius, maupun kenyataan ilahi) ikut disentuh dalam it is. Jadi, luasnya pengetahuan
tidak ada batasnya, namun terbatas dalam eksplisitasi. Terdapat dua jenis istilah yang ada dalam
paham Realisme, yaitu: pertama, Realisme langsung, yaitu paham realisme yang berpendapat
bahwa yang kita sadari secara langsung, atau yang kita cerap secara indrawi dan yang diketahui
adalah objek fisik itu sendiri dan bukan hanya gagasan atau representasi kita tentang objek
tersebut. Kehadiran objek fisik tidak diinferensikan dari gejala lain yang langsung kita alami dan
ketahui. Kedua, Realisme tak langsung, yaitu paham yang berpendapat bahwa kita tidak secara
langsung mengetahui objek fisik sendiri, tetapi hanya melalui representasi kita tentang objek
tersebut (representasionalisme) atau hanya melalui gejala yang menampakkan diri kepada kita
(fenomenalisme). Objek fisik atau benda pada dirinya sendiri tak dapat kita ketahui secara
langsung. Realisme tidak lansung berpendapat bahwa yang pertama dikenal ialah objek yang
imanen, gambar kenyataan dalam kesadaran. Dalam realisme tidak langsung ini telah tersembunyi
benih idealisme, karena gambar yang pertama dilihat baru kemudian kenyataan itu sendiri. Titik
tolak realisme tidak langsung membuat oposisi antara pohon sebagai gambar (objek yang imanen)
dan pohon sebagai kenyataan (objek yang transenden). Realisme langsung, yang harus menjadi
pegangan kita adalah realisme langsung yang menerima adanya mediasi. Artinya, kita menerima
bahwa dalam memberikan penjelasan tentang apa yang dialami secara indrawi, diterima adanya
rangkaian penyebaban, baik fisik, fisiologis, maupun psikologis dari sisi intensionalitas subjek.
Hal ini dimaksudkan agar ada perbedaan dengan realisme naif.

KESIMPULAN

Sebagai kesimpulan dari artikel ini, epistemologi adalah bidang filsafat yang menyelidiki asal-
usul, kebenaran, dan metode pengetahuan. Pengalaman, akal, intuisi, atau wahyu menentukan
realitas. Sementara konstruktivisme dan idealisme melihat pengetahuan sebagai konstruksi
pikiran, realisme dan aliran lain menekankan realitas objektif. Selain itu, metode deduksi, induksi,
abduksi, dan dialektika digunakan untuk mendapatkan pengetahuan. Sementara rasionalisme
menekankan akal, empirisme mengandalkan penginderaan, dan intuisi bersifat langsung dan
personal, wahyu dianggap berasal dari Tuhan. Selain itu, epistemologi terkait erat dengan ontologi
dan aksiologi ilmu, karena itu penting untuk membangun kerangka berpikir ilmiah. Oleh karena
itu, pemahaman tentang dunia dalam pikiran menunjukkan bahwa pengetahuan bukan hanya
sesuatu yang murni; itu juga dipengaruhi oleh pengalaman subjektif manusia, proses mental, dan
keyakinan spiritual mereka.

~217 "~



DAFTAR PUSTAKA

Ishak, Encep. (2024). Penguatan landasan epistemologi dalam pengembangan kurikulum
pendidikan agama Islam dan budi pekerti sekolah dasar untuk meningkatkan karakter siswa.
Epistemic: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 3(2), 295-303.

Karimaliana, Zaim, M., & Thahar, H. E. (2023). Pemikiran rasionalisme: Tinjauan epistemologi
terhadap dasar-dasar ilmu pendidikan dan pengetahuan manusia. Journal of Education Research,
4(4), 2486-2496.

Kasmadi, J., Syukri, A., & Yenti, Z. (2024). Konstruksi epistemologi ilmu pengetahuan. EJEW:
Educational Journal of the Emerging World, 3(1), 51-57.

Maryani. (2024). Kontruksi epistemologi ilmu pengetahuan. Journal Genta Mulia, 15(2), 221-223.

Mintaredja, Otto Iskandar. Epistemologi dan Metodologi Ilmu Pengetahuan. Jakarta: Gramedia,
2003.

Muslimah. (2024). Sumber-sumber pengetahuan dalam filsafat ilmu. Jurnal Pendidikan Tambusai,
8(1), 4940-4987.

Snijders, A.A.H. Filsafat sebagai [lmu tentang Kenyataan. Yogyakarta: Kanisius, 2006.
Sudarminta, J. Filsafat Pengetahuan: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: Kanisius, 2002.
Suriasumantri, Jujun S. Ilmu dalam Perspektif. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.

Wahyudi. Filsafat [lmu: Telaah atas Asumsi Dasar, Paradigma, dan Kerangka Teoritis IImu.
Bandung: Pustaka Setia, 2007.

Watloly, M. L. Epistemologi: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: Kanisius, 2001.

~ 218~



